
Les évêques d’Île-de-France adressent une lettre ouverte aux députés et sénateurs de 
leur région pour leur demander de ne pas voter le texte en faveur de l’euthanasie et 
du suicide assisté. Ils alertent sur le risque d’une « rupture anthropologique ». 

 

Vous êtes investis de la lourde mission d’écrire la loi, et cette charge commande pour vous le 
respect de toute la nation. Quant à nous, citoyens, dans ce respect dont nous vous assurons, nous 
ressentons l’impérieuse nécessité de porter aujourd’hui notre parole auprès de vous. 

Au décours de la vie de notre société, nous comprenons qu’il y a de vrais appels, de vrais 
découragements et un vrai désespoir devant les douleurs des maladies et de l’approche de la mort. Mais 
nous ne pouvons pas, sans réagir, laisser dire que l’espérance réside dans ce que l’on veut appeler un 
progrès, celui prétendu d’une mort douce et choisie. 

C’est en tordant le sens des mots qu’on veut nous faire accepter cette perspective et ce qui en 
découle : désigner une période comme fin de vie sur des critères impossibles à définir, en présentant cette 
«fin de vie» comme déjà hors de la vie. Invoquer un droit à mourir alors que la mort est un fait 
inéluctable. Appeler aide fraternelle le geste qui tue ou la parole qui y conduit. Appeler mort naturelle 
celle qui résultera du geste volontaire qui l’aura provoquée. Ajouter un délit d’entrave à ce droit à mourir, 
alors que depuis des décennies on densifie la réglementation pour éviter les accidents mortels sur la route 
ou pour prévenir le suicide. 

Commencer par dire que cette possibilité de demander la mort ne s’appliquerait que dans quelques 
rares cas de maladies incurables, pour avouer finalement que ce droit sera en réalité peu encadré. 
Assumer la stratégie revendiquée de ceux qui comptent, chaque année, demander à étendre 
progressivement le champ d’application de la loi pour permettre, demain, l’euthanasie ou le suicide 
assisté des mineurs, des personnes malades d’Alzheimer, etc.  

Notre devoir, notre responsabilité et notre désir, est de rester, au milieu des contradictions que 
nous rencontrons sur le chemin, lucides et libres pour vivre et agir, avec fidélité et audace, en citoyens et 
en croyants.  

Nous ne sommes pas seuls, nous croyants, nous catholiques, à dire haut et fort notre opposition la 
plus vive et la plus fondamentale à l’euthanasie et au suicide assisté. Nous entendons la voix des 
médecins et des soignants : la mort donnée n’est pas, ne peut pas être un soin. Des juristes aussi : 
l’équilibre législatif des lois précédentes sera bien rompu. Ceux qui sont proches des plus pauvres, des 
plus fragiles de notre société, y compris parmi vous, imaginent déjà que ceux-ci seront les premiers à se 
laisser persuader qu’ils sont de trop dès qu’ils seront âgés, malades. 

Comment notre société va-t-elle gérer toutes ces contradictions, ces contre-vérités, ces faux-
semblants d’humanisme, sinon en n’appelant plus les choses par leur nom ? Ne serait-ce pas le goût de 
vivre qui aurait disparu ? Ne serait-ce pas l’espérance que l’on voudrait cacher ? 

Au contraire nous affirmons que l’espérance n’est pas morte, nous croyons que l’amitié qui tend la 
main pour vivre jusqu’à la dernière seconde entretient la paix de celui qui meurt comme de celui qu’il 
accompagne. 

Nous savons, vous savez, que notre droit garantit depuis 25 ans l’accès aux soins palliatifs, mais 
que ceux-ci demeurent inaccessibles dans plus d’un département sur quatre. S’il s’agit de protéger les 
plus faibles d’entre nous de souffrances terribles, pourquoi ne pas se tourner résolument, d’abord, vers ces 
soins palliatifs ? Pourquoi ne pas en faire le préalable indispensable, et non l’alternative, de la mort 
donnée comme un soin ? 



Nous savons, vous savez, que chaque jour, dans ces unités de soins palliatifs, des femmes et des 
hommes qui demandaient à mourir changent d’avis, parce qu’ils sont regardés non pas comme des « 
presque morts », mais comme des « toujours vivants » à écouter, à soigner, à soutenir et à soulager dans 
leurs douleurs et leurs angoisses. À chaque fois que cela se produit, c’est la dignité, la fraternité, 
l’humanité, qui gagnent du terrain. 

Nous savons, vous savez, que la loi Claeys-Leonetti propose des solutions concrètes, équilibrées, 
exigeantes et humaines, mais qu’elle reste insuffisamment connue et appliquée. 

Catholiques, avec d’autres nous sommes résolus à agir. 

Par le témoignage, pour dénoncer avec force ce qui selon nous oriente toute une société vers la 
destruction du dernier lien humain qu’est le mouvement spontané, immédiat, gratuit, qui nous fait 
infatigablement et quoi qu’il nous en coûte porter secours aux malades et aux mourants. Ce mouvement 
qui nous fait, et nous fera toujours, choisir la vie. 

Par le geste citoyen, pour vous présenter, à vous qui écrivez la loi, ce qu’en tant que membres du 
corps social nous estimons être une pente infiniment dangereuse et mortifère sur laquelle, une fois 
engagés, il sera impossible de ne pas glisser irrémédiablement vers toujours plus de permissivité. 

Par la prière, pour ceux qui sont dans les angoisses de l’approche de la mort, et de sa solitude, 
pour ceux qui dans la paix se préparent à la fin de leur vie terrestre, pour ceux qui jour après jour 
accompagnent fraternellement les grands malades et les mourants, pour vous, qui avez la responsabilité 
de légiférer. 

Notre devoir, notre responsabilité et notre désir, est de rester, au milieu des contradictions que 
nous rencontrons sur le chemin, lucides et libres pour vivre et agir, avec fidélité et audace, en citoyens et 
en croyants. 

Mesdames, Messieurs les parlementaires, oui, notre société est bien inquiète, mais nous ne nous 
résoudrons jamais à penser qu’elle puisse calmer cette inquiétude au prix d’une rupture anthropologique 
qui créerait les conditions d’un crime contre la dignité, d’un crime contre la fraternité, d’un crime contre 
la vie. 

 

Les signataires :  

† Mgr Laurent Ulrich, archevêque de Paris  
† Mgr Benoît Bertrand, évêque de Pontoise  
† Mgr Dominique Blanchet, évêque de Créteil  
† Mgr Guillaume de Lisle, évêque auxiliaire de Meaux  
† Mgr Étienne Guillet, évêque de Saint-Denis-en-France  
† Mgr Philippe Marsset, évêque auxiliaire de Paris  
† Mgr Jean-Yves Nahmias, évêque de Meaux  
† Mgr Matthieu Rougé, évêque de Nanterre  
† Mgr Emmanuel Tois, évêque auxiliaire de Paris 
† Mgr Luc Crepy, évêque de Versailles 
† Michel Pansard, évêque d’Évry-Corbeil-Essonnes 
 


